L’IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS
LE RECUEIL D’ELENA NICULITA-VORONCA :
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE
ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE
MYTHOLOGIQUE

Claudia COSTIN
claudiacostin@litere.usv.ro
Université « Stefan cel Mare » de Suceava, Roumanie

Abstract: The work reveals the mythological view of the genesis of the world, man, and cosmic elements,
reflected in Elena Niculita-1 oronca’s book, published in 1903, entitled The Customs and Beliefs of the Romanian
Pegple Collected and Arranged in Mythological Order. The folklorist highlights the archaic mentality and the way in
which Romanians explained their origins, the text offering a unified mythological interpretation, with biblical and pre-
Christian influences.

Keywords: mythology, genesis, archaic cosmology, duality, popular re-semantization.

Introduction

Le volume Datinile si credintele poporului roman adunate si asezate in ordine mitologica /
Les coutumes et les croyances du peuple ronmain recueillis et mis en ordre mythologigue, ceuvre
fondamentale du corpus ethnologique roumain publiée en 1903, constitue une source
documentaire exceptionnelle pour I’étude de la mythologie populaire. Elena Niculita-
Voronca (1862—1939), en sa qualité de folkloriste et d’ethnographe, a réussi a restituer avec
une grande fidélité la structure de I'imaginaire collectif roumain. Elle a été I'une des
premicres femmes ethnographes de Roumanie, soucieuse de la préservation des traditions
orales. Son ouvrage repose sur des collectes directes effectuées sur le terrain et représente
une synthese de récits mythiques, de 1égendes, de croyances, de superstitions et d’us.


mailto:claudiacostin@litere.usv.ro

L IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULITA-VORONCA :
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE
MYTHOLOGIQUE — Claudia COSTIN

11 est essentiel d’évoquer le contexte historique et culturel dans lequel 'auteure a
exercé son activité. A la fin du XIX¢ et au début du XXe siécle, la Roumanie était en plein
processus de construction de son identité nationale. L'intérét pour la tradition populaire
s’inscrivait dans une démarche de récupération et de valorisation du patrimoine spirituel.
C’est dans ce contexte, influencé par I'idéologie nationaliste culturelle de I’époque, mais
aussi par les tendances européennes dans I’étude de la mythologie (comparatisme,
influences évolutionnistes, romantisme tardif), que s’inscrit son activité ethnographique.
Son livre, fruit d’un travail de terrain, respecte en grande partie les normes de la recherche
ethnographique de I'époque, offrant un corpus de textes précieux pour une analyse
ethnologique et mythologique rigoureuse.

Lranthologie Les contumes et les croyances du peuple roumain recueillis et mis en ordre
mythologique se distingue par la rigueur avec laquelle 'auteure a recueilli des matériaux
authentiques, sans les ne filtrer ni les esthétiser a 'exces. L’ouvrage se démarque par une
méthode inductive, ou la folkloriste consigne le contenu transmis par les informateurs des
milieux ruraux, sans interventions interprétatives majeures, préservant ainsi authenticité et la
diversité des versions orales. Dans le contexte de I'époque, alors que les études
ethnographiques roumaines étaient en cours de consolidation, sa contribution fut essentielle
a la création d’une base documentaire solide pour la mythologie populaire roumaine.

Niculiti-Voronca a entrepris de nombreuses recherches de terrain dans différentes
localités de Roumanie, de la République de Moldavie et d’Ukraine, recueillant légendes,
croyances, rituels et récits qui refletent la mentalité et 'imaginaire collectif. Cette vaste
documentation a permis une compréhension approfondie de la maniere dont les
communautés traditionnelles percevaient l'origine du cosmos et du monde, le réle des
divinités et des forces surnaturelles, ainsi que les relations complexes entre le bien et le mal.

En organisant les coutumes et croyances « par ordre mythologique », I'auteure a
réussi a offrir une carte narrative et symbolique du cosmos populaire roumain, mettant ainsi
en évidence 'importance des mythes de la création en tant quexpressions fondamentales de
la culture traditionnelle. Nous estimons que le choix méthodologique d’Elena Niculita-
Voronca de «disposer» l'ample matériel folklorique des deux volumes «par ordre
mythologique » souligne parfaitement son intention de révéler la cohérence interne du
systeme de croyances populaires. Le mythe de la genése occupe une place non négligeable,
reflété dans les 1égendes, récits et croyances sur la création du monde, du ciel, de la terre, de
I’homme, des phénomenes naturels et de tout ce qui fagonne I'existence et I'univers de I'étre
humain. [’auteure a recueilli ces mythes dans des localités situées en Bucovine du Nord et en
République de Moldavie, révélant une cohérence narrative impressionnante, malgré leur
diversité géographique. On remarque la présence d’une divinité duelle (Dieu — Diable) dans le
processus de création, caractéristique de l'imaginaire populaire roumain. L’eau comme
élément primordial, I'argile utilisée pour la création de ’'homme et le symbolisme cosmique
sont des théemes récurrents. Ce mythe de la genese, qui décrit un monde ou les forces du bien
et du mal collaborent ou s’affrontent dans I'acte de création, révele la mentalité archaique et
la maniere dont les Roumains expliquaient les origines.

La méthode de systématisation du matériel folklorique recueilli était novatrice pour
le début du XXe siecle, son classement étant opéré en fonction des concepts
mythologiques. Cet aspect distingue Elena Niculiti-Voronca des autres collecteurs de
folklore de I’époque tels que Simion Florea Marian ou I. G. Sbiera. Transmis de génération
en génération par voie orale des siecles durant, les récits inclus dans Les coutumes et les

236



L IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULITA-VORONCA :
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE
MYTHOILOGIQUE — Claudia COSTIN

croyances du peuple ronmain recueillis et mis en ordre mythologigue refletent des croyances
préchrétiennes, des influences religieuses et des symboles archaiques, fagonnant ainsi un
imaginaire collectif complexe et dynamique.

Dans les mythes roumains de la création recueillis par Niculitid-Voronca, on remarque
un ensemble de motifs récurrents, articulés en formules narratives archaiques : 'existence d’un
chaos aquatique primordial, l'intervention d’une entité¢ divine créatrice (identifiée le plus
souvent a Dieu), la coparticipation d’un principe antagoniste (le Diable, le mauvais esprit), le
modelage de la terre a partir de argile, la création du ciel, des étres, et de tout ce qui existe et
est nécessaire a 'lhomme. Le mythe cosmogonique se retrouve sous plusieurs variantes dans
Iespace autochtone, dont les plus connues ont été publiées, outre Elena Niculiti-Voronca, par
Simion Florea Marian (Les insectes dans la langue, les croyances et les coutumes des Roumains. Etnde
Jolklorigne [Insectele in limba, credintele si obiceiurile romanilor. Studiu folcloristic|, 1903),
Tudor Pamfile (I histoire du monde dautrefois [Povestea lumii de demult], 1913) et Ion Aurel
Candrea (I.herbe des bétes. Etudes de folkiore [larba fiarelor. Studii de folclor], 1928).

Le modele mythique cosmogonique est trés ancien et existe également chez
d’autres peuples. Chez les Roumains, comme le soutient Mircea Eliade,

«il révele ses traits spécifiques une fois que 'on déchiffre non seulement la
préhistoire du « dualisme » balkanique et centrasiatique, mais aussi le sens caché de la
« fatigue de Dieu» apres avoir créé la Terre, expression surprenante dun deus otiosus
réinventé par le christianisme populaire dans un effort désespéré pour désolidariser Dieu
des imperfections du monde et de I'apparition du mal. » (z. £) (Eliade, 1980 : 18).

La vision concernant lexistence de deux créateurs apparait aussi dans la
mythologie slave ou, dés le commencement du monde, existaient Swventovit ou Belogob (le
Dieu blanc) et Vels/Veles ou Cernobog (le Dieu noir), « rivalisant sans cesse et essayant
chacun de s’approprier une parcelle du monde édifié » (n. £) (Olteanu, 2021 : 204).

Les variantes roumaines du mythe cosmogonique mettent en évidence la présence
de deux motifs, a savoir : le motif de I'eau primordiale et le motif dualiste de la création du
monde. A ce premier motif se rattache la séquence mythique du « plongeon cosmogonique »
(senfundare), qui illustre un moment primordial ou Dieu, aidé par son opposant (le Diable),
extrait de la terre des profondeurs de 'océan pour faire le monde. Dans toutes les variantes
du mythe, I'eau a la signification de chaos primordial, d’espace indifférencié, d’ou nait I'ordre.
La présence des profondeurs comme lieu d’origine implique une vision initiatique : la
création est un acte d’extraction des ténebres, de conversion de I'indifférencié en structuré.

Les récits du recueil d’Elena Niculitd-Voronca illustrent parfaitement la spécificité
de la pensée mythique paysanne. Une des variantes, plus connue car plus largement
répandue, nous présente Dieu (Fdrtache) et le Diable (INifdrfache) marchant au-dessus de
eau, ce qui signifie la préexistence d’un chaos liquide. Sur I'incitation du premier, 'autre va
descendre au fond de la mer pour prendre de la terre. La tentative échoue, car le désir de
Nifirtache est d’apporter la terre en son propre nom et non au nom de Dieu, donc de
s’attribuer le role de créateur unique. Connaissant sa mauvaise intention, Dieu

« “fit de la glace au-dessus”. Au début, le diable resta dans I'eau jusqu’aux genoux,
puis jusqu’a la ceinture et la troisieme fois jusqu’au cou, étant prét a se noyer. L’ultime
avertissement de Dieu le détermine finalement a accepter que la terre rapportée le soit

237



L IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULITA-VORONCA :
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE
MYTHOLOGIQUE — Claudia COSTIN

aussi au nom de ce dernier. Cependant, “il resta autant de terre qu’il y en avait sous les
ongles et il sortit avec cela”. Dieu prit une paille, lui cura les ongles et de cette poussiere, il
fit une petite galette, la mit dans sa paume, souffla et tapa dessus avec sa paume. Quand il
ouvrit ses mains, il y avait de la terre grande comme un lit. II mit la galette sur 'eau :
“Maintenant nous avons de la terre ou nous coucher cette nuit”, dit Dieu.

Le soir venu, ils se coucherent cote a cote, mais Nifartache poussait sans cesse
Dieu pour le noyer. Et il le poussa toute la nuit ; quand il regarda le lendemain, il y avait de
la terre autant qu’il y en a aujourd’hui, elle n’avait pas cessé de grandir sous Dieu ! » (. %)
(Niculita-Voronca, 1998 : 23).

Nous observons que Nifirtache devient, d’adjuvant de Fartache, un opposant de celui-
ci, qui aurait probablement souhaité créer son propre monde et, pour cette raison, tente
d’éliminer Dieu. Dans une autre variante, le diable est représenté comme un canard au moment
de la rencontre avec Dieu, et le lieu de leur premier lit de terre est la ville de Jérusalem,
considérée par les paysans de Bucovine comme « le nombril de la terre », centre du monde.

Dans une version recueillie par Elena Niculitd-Voronca en Bucovine, Dieu est
imaginé comme une colombe volant au-dessus des eaux, tandis que le Malin, « avec trois
rangées d’ailes, se tenait dans I’eau » et amassait de I'’écume pour se faire une place ou se tenir.
Dieu lui dit qu’il ne pourra pas se faire ainsi un lieu de repos, a moins de L’écouter. Ainsi,
I'intervention de lentité divine est décisive ; elle envoie le Malin chercher de la terre au fond
de la mer, mais en son nom, celui de Dieu. Le scénario mythique se poursuit comme dans la
plupart des variantes roumaines. A partir du moment ou le créateur supréme se repose, le
narrateur populaire introduit d’autres détails. Afin de saisir la vision mythique de la mentalité
archaique de la Bucovine, nous reproduisons ci-dessous la suite du récit :

« Lorsque le Malin crut que Dieu dormait, il Le prit doucement dans ses bras
pour Le jeter a la mer, mais la terre commenca a croitre et ’eau a s’éloigner. Le Diable se
mit a courir tant qulil pouvait, espérant atteindre le rivage. D’abord, il courut vers le
Levant, aussi loin que s’étend la terre vers le Levant aujourd’hui, et voyant qu’il n’y avait
pas de bout, il retourna a leur couche, sachant que le rivage y était proche. Ensuite, il partit
vers le Couchant, mais ici aussi la terre commenga a croitre sous ses pieds et il marcha de
nouveau jusqu’ou se trouve aujourd’hui le bout du monde. Voyant qu’il n’avait plus d’issue,
il retourna encore a leur place, pensant que le rivage était proche dans les deux autres
directions, et voulut Le jeter vers le Septentrion. Mais 1a aussi, il marcha jusqu’a atteindre le
bout, d’ou il revint encore et prit la direction du Midi, jusqu’a ce qu’enfin, voyant que peu
importe combien il marchait, il n’y avait plus de fin, il retourna et reposa Dieu la ou il
Lavait pris. Mais Dieu savait tout. Le lendemain, le Diable dit a Dieu : “Allez, Seigneur,
bénissons la terre”. “Mais elle est bénie a présent !”, lui répond Dieu. “Cette nuit, tu as fait
le signe de la croix, tu I'as bénie.” » (z. £) (Niculita-Voronca, 1998 : 24).

Ce récit est significatif car il concentre les éléments essentiels de I'imaginaire
bucovinien sur la cosmogonie populaire. La tension entre la divinité et une entité négative
(le Diable/Nifirtache), qui refuse de se soumettre, est nécessaire a I'acte de la genése. Cela
révele, en fait, I'existence d’un ordre moral. Le Bien ne triomphe pas par la force, mais par
la connaissance et l'autorité spirituelle. Par son comportement, treés semblable a celui du
paysan sage de la société traditionnelle, le Créateur consolide son autorité divine et, en
méme temps, révele les limites du mal et de la ruse maléfique.

238



L IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULITA-VORONCA :
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE
MYTHOILOGIQUE — Claudia COSTIN

11 faut également considérer que, selon la mentalité populaire archaique, le Diable
(pour lequel I'imaginaire collectif a inventé divers noms : Nefdrtate/ Nifirtache, Scaraotehi,
Necuratul [Le Malin|, Uciga-/ toaca [Celui-que-la-simandre-tue/frappe]) n’est pas une figure
totalement négative. 1l exerce une fonction active dans l'acte de la genése, reflétant une
vision plus nuancée des Roumains sur le mal. Il est un élément intégrateur et nécessaire
dans Pordre cosmogonique, donc un antagoniste ambivalent. D’ailleurs, son action de
vouloir se débarrasser de Dieu, en se dirigeant avec Lui dans les bras vers les quatre points
cardinaux, engendrera le signe de la croix et la bénédiction de la terre. Les récits du recueil
d’Elena Niculitd-Voronca n’« expliquent » pas seulement I'origine de la terre, mais aussi la
supériorité morale de la divinité bienveillante sur la force chaotique et 'entité du mal.

S’inscrivant dans le registre du fabuleux, le récit exprime une forme de pensée
mythique ou l'ordre du monde s’édifie par le conflit et 'équilibre entre des principes
opposés, reflet populaire de la dialectique du mal nécessaire.

La création de I’étre humain

11 est intéressant de noter la vision populaire selon laquelle les premiers hommes
créés par Dieu étaient noirs, tout comme la terre dont ils furent faconnés. Par exemple,
dans une variante recueillie par Tudor Pamfile et insérée dans L histoire du monde d'antrefois
[Povestea lumii de demult], il est dit que :

«la terre était noire au commencement, tout comme furent noirs les premiers
hommes créés par Dieu, Adam celui d’argile et Eve, celle issue de la cote d’Adam ;
cependant, la couleur du corps humain a changé plus tard, depuis Cain et ses descendants,
a cause de Peffroi du péché du fratricide » (. £) (Pamfile, 2002 : 217).

Dans Tlanthologie d’Elena Niculitd-Voronca, la variante mythique mentionne la
couleur noite comme attribut du créateur, celui-ci étant le diable ; toutefois, la transformation se
produisit en se lavant dans I'eau de la mer :

« Les premiers hommes qu’a faits le diable étaient noirs et il s’est grandement
réjoui quils lui ressemblent, mais ensuite ils se sont lavés dans la mer et sont devenus
blancs. Les diables, les voyant blancs, de dépit, se sont détournés d’eux-mémes» (7. %)
(Niculita-Voronca, 1998 : 123).

L’image de la création de ’homme est complétée par le récit suivant :

« L’homme, le diable I'a fait d’argile et a commencé a lui partler ; mais P'argile ne
lui répondait pas. Dieu passe par la et lui demande ce qu’il fait. “Eh bien, jen fais aussi,
seulement il ne parle pas!”. “Donne-le-moi I”. “Qu’il te soit donné I”. Dieu a soufflé le
Saint-Esprit sur ’homme et il a commencé a parler. Alors le diable, de dépit, fait “Pah I
[Ptin]] et il ’a craché tout entier. Dieu a retourné ’homme, mettant ce qui était dehors au-
dedans, et ’a fait au-dehors tel qu’il est maintenant. Cest pourquoi '’homme n’est pas
propre au-dedans et c’est pourquoi nous crachons, parce que le diable nous a craché dessus
alors. Chaque fois que nous crachons, c’est sur lui que nous crachons » (#. %) (Niculitd-
Voronca, 1998 : 26).

239



L IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULITA-VORONCA :
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE
MYTHOLOGIQUE — Claudia COSTIN

Par conséquent, le mental populaire imagine la création de ’homme comme un acte
dualiste, par la participation conjointe du créateur supréme et du représentant du mal. La
création de ’homme a partir de P'argile souléve la question de la dimension ambivalente de la
matiére ; Pargile n'acquiert le souffle que par linfusion de lesprit divin. Cela accentue le
caractére sacro-saint de la création divine. Le mythe anthropogonique révele ainsi une
explication de I'imperfection humaine. Par le geste répugnant de cracher sur la création animée,
le diable altere I'ouvrage, le roumain expliquant ainsi le caractere duplice de I'étre humain et
Pexistence du mal. Ce redoublement mythique de 'anthropogonie refléte une mythologie de la
scission et de la distance entre I'idéal et le réel, entre la perfection et I'imperfection.

La création de la femme est percue comme un acte simple, a partir de la cote
d’Adam, tel qu'on le retrouve dans toutes les variantes roumaines, soulignant ainsi son
infériorité. Elle est congue par Dieu, qui semble pressé dans son action, précisément parce
qu’il veut parachever I’existence.

« Le diable a fait Adam d’argile, puis il I'a donné a Dieu qui I'a béni et il a pris vie.
Adam avait des poils sur lui. Dieu a fait en sorte qu’il ait aussi une épouse ; de la cote
d’Adam, 11 a fait Eve. Le diable, quand il I'a vue, s’est mis a courir apres Dieu pour Lui
demander ce que c’était. Alors Dieu lui a dit que c’était la femme, ’épouse de ’homme. »
(n. +.) (Niculuta-Voronca, 1998 : 26).

Au sujet des premiers hommes et de leur vétement, reflétant le premier stade de
I’évolution mais aussi la pureté de I’étre humain avant le péché, une légende mentionne que :

« D’abord et avant tout, les hommes étaient vétus d’ongle ; tout comme nous en
avons aux doigts, les hommes en avaient sur tout le corps. Mais quand nos ancétres Adam
et Eve ont péché, Dieu leur a retiré ce vétement et ils sont restés nus ; Il ne nous a laissé
comme signe aujourd’hui que ce que nous avons aux doigts. » (#. %) (Niculitd-Voronca,
1998, 11 : 416).

Un aspect que les hommes possédaient au commencement est circonscrit au
primitivisme. Le récit suivant met en évidence lincapacité de I'étre a ’état sauvage de
s’organiser, de dépasser sa condition. Cette erreur de création est annulée par la divinité,
qui créera ’'homme d’argile et couvert de peau. Le role de vétir les hommes est attribué a
Sainte Madeleine qui devient, dans cette situation, une adjuvante de Dieu :

« 11y a bien longtemps, les hommes avaient des poils sur le corps, vivaient dans la
forét et s’appelaient “hommes des bois”, ils étaient sots et n’avaient besoin de rien, pas
méme de feu. Dieu a vu que ce n’était pas bien ainsi et Il a mis fin a leur espece, Il a fait
des hommes d’argile, des hommes de peau. Pour eux, Sainte Madeleine, voulant montrer
qu’elle avait du pouvoir devant Dieu, a dessiné sur du papier des vétements et les a habillés,
montrant aux hommes qu’ils devaient en faire de méme, et depuis lors, ils vont vétus. » (7.
¢.) (Niculita-Voronca, 1998, 11 : 416).

Dans la vision roumaine, 'anthropogonie acquiert un caractere ludique, car le démiurge
bienveillant intervient sans cesse, inlassablement, essayant de corriger les imperfections :

240



L IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULITA-VORONCA :
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE
MYTHOILOGIQUE — Claudia COSTIN

« On dit que d’abord Dieu a fait un homme et une femme, mais ils ne prenaient
pas soin d’eux-mémes, ne s’habillaient pas, ne se lavaient pas ; la crasse [lpul] restait sur
eux. Voyant cela, Dieu a changé les choses : 1l leur a donné des poils sur le corps, comme
au bétail. Mais ce n’était toujours pas beau ; le visage était d’homme et le reste couvert de
poils. 11 a ensuite fait un homme et I’a habillé joliment et leur a dit de faire de méme, et
depuis lors, les hommes s’habillent et n’ont plus de poils. » (z. %) (Niculiti-Voronca, 1998,
11 : 416).

Les formes de relief et les personnages mythique

Un aspect intéressant de la mythologie roumaine est teprésenté par la genese des
montagnes et des autres formes de relief. Toutes les légendes décrivent la création de la terre
comme une surface lisse, de laquelle, a la suite du déluge, ont résulté les montagnes et les vallées :

« Au tout début, la terre était lisse comme une table, mais quand le déluge est
venu, 'eau a lavé les endroits ou il y avait de la terre, et la ou il y avait de la pierre, elle n’a
rien pu faire, et depuis lors il y a les montagnes et les vallées de nos jours. » (z. £) (Niculita-
Voronca, 1998, 1: 32).

Dans le processus de création des formes de relief, 'imaginaire populaire a inséré
des actes aux implications mythico-magiques accomplis pat certaines créatures, telles que le
hérisson et I'abeille. De maniére pertinente, Mihai Coman considére le hérisson comme
«un animal cosmogonique, un faiseur de cosmos, semblable a n’'importe lequel des grands
dieux des mythologies archaiques » (7. %) (Coman, 1986 : 62)

La divinité, s’avérant maladroite et limitée dans lacte créateur, fait appel au
hérisson, mais dans certaines variantes, elle le fait par l'intermédiaire de I’abeille, comme
dans la légende suivante :

« On raconte que Dieu a fagonné le monde, il I'a fait trop grand et il ne tenait pas
sous le ciel. Que faire, quel remede trouver ? Il envoie I'abeille demander au hérisson.
L’abeille est allée chez le hérisson, mais celui-ci n’a pas voulu lui dire ; il dit : “Si c’est Dieu
qui demande, il sait lui-méme quoi faire I”. I abeille, sage, n’est pas partie, mais s’est cachée
pres de son terrier. Le hérisson, se croyant seul, se dit a lui-méme : “Hm ! Il me demande
quoi faire | I devrait serrer la terre dans ses mains, ainsi il y aurait ici des collines, 1a des
vallées, et cela tiendrait . L’abeille, entendant cela, a volé a Dieu et Lui a tout dit. En
échange, Dieu I’a bénie afin qu’elle fasse du miel et que les hommes en mangent, et c’est
pourquoi P'abeille est aimée par Dieu. (D’autres mettent a la place du hérisson le “rat-taupe
de terre” [fincul pamdintului)). » (n. +.) (Niculitd-Voronca, 1998, 1: 32).

La récompense de la divinité rejaillit sur ses aides, I'abeille et le hérisson, ceux-ci
recevant des attributs bénéfiques. L’abeille devient productrice de miel et un étre considéré
comme «saint» (Evseev, 1999: 17), tandis que le hérisson recevra la capacité
d’autodéfense, car « pour le bien qu’il Lui a fait», Dieu «lui a donné des épines sur le
corps, car avant il était nu et n'importe qui pouvait le manger » (z. #) (Niculita-Voronca,
1998, 1: 32). La présence de ces créatures catalysatrices dans le processus laborieux de la
genese indique une vision animiste et totémique des Roumains sur les origines.

Dans une autre variante recueillie par Elena Niculita-Voronca, on raconte que :

241



L IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULITA-VORONCA :
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE
MYTHOLOGIQUE — Claudia COSTIN

« Dieu a fait la terre comme une balle et ensuite Il ’a étalée comme on étalerait
une pate. La terre était droite, lisse comme la paume de la main et, quand on regardait
autour, on voyait partout. Mais a quoi bon, car sur la terre il n’y avait ni sources, ni eau.
Dieu va chez le hérisson et lui demande : “Eh bien, comment te semble-t-elle, ai-je fait la
terre belle ?”. “Oui, elle est belle, lui répondit le hérisson, mais les hommes et le bétail ne
pourront pas vivre, car ils n’ont pas d’eau I”. “Alors, fais-la toi comme tu sais !, Iui dit
Dieu. Le hérisson s’est fourré sous la terre et a soulevé les montagnes, a creusé les ravins, a
fait jaillir les sources et C’est ainsi que la terre devint si vallonnée et escarpée que nous la
voyons. » (n. £.) (Niculita-Voronca, 1998, 1: 32).

Nous observons que Dieu n’est pas vu dans I'imaginaire collectif archaique
comme une divinité omnisciente, mais comme une divinité trés proche de ’humain, assez
maladroite, avec laquelle le hérisson collabore. Ce dernier s’avere plein de sagesse, un
aspect rencontré également dans les croyances des Grecs de I'Antiquité, pour qui le
hérisson était le plus sage de tous les animaux. Il est possible que ce soit seulement dans la
mythologie roumaine qu’il soit doté du don de création, donnant forme a la terre et créant
les formes de relief.

La triade de 'univers et axiologie de ’espace

La vision mythique a imaginé 'univers divisé en trois registres ontologiques : le ciel
(le monde divin), la terre (le monde des humains) et le sous-sol (le monde des Robmani’ et
des « ennemis »). Ce mode¢le tripartite refléete une cosmogonie archaique, semblable a celle
des mythes indo-européens.

Dans les mythes recueillis par Elena Niculita-Voronca, cette structure se retrouve
souvent sous la forme de légendes étiologiques, qui justifient I'ordre cosmique par
I'intermédiaire de gestes archétypaux.

Un motif fréquent est celui du ciel abaissé, qui fut éloigné par la divinité a cause
des péchés et de 'imprudence humaine. Ce motif mythique indique une rupture originelle
entre '’homme et le sacré, reproduite dans des rituels de reconstitution symbolique de ce
qui a été perdu. Un autre motif est celui du soutenement du ciel. L'une des légendes
insérées dans le premier volume de Les coutumes et les croyances du peuple roumain recueillis et mis
en ordre mythologigne mentionne que le ciel est soutenu par sept apotres qui ont construit le
ciel en verre, pour lui rendre sa transparence et sa clarté, et sept piliers en « pierre
précieuse ». Ainsi, le Soleil et la Lune « marchent comme sur un plancher », et « nous, nous
ne les voyons que comme a travers une fenétre » (#. ) (Niculitd-Voronca 1998, 1 : 43).

Le ciel est I'espace destiné au démiurge et a ses saints, donc a ceux possédant
Pattribut de la sacralité. Le monde souterrain est peuplé par les Robmani, qui ont une téte de
souris et un corps humain. Plus bas qu’eux se trouvent les « ennemis » et, au dernier degré,

1 Les Robmani (ou Roemani) sont des étres mythiques de 'au-dela, souvent identifiés dans le folklore roumain aux
Blajini (les « Doux » ou les « Bienheureux »). Ils habitent généralement un espace liminal, situé sous terre ou au-dela
de 'Eau du Samedi (Apa Sdmbetei), et menent une vie de sainteté austere. Bien que la tradition majoritaire les
décrive comme des étres anthropomorphes pieux, dont on célebre la féte une semaine apres Paques (Pagtele
Blajinilor), les variantes recueillies par Niculiti-Voronca leur attribuent des traits thériomorphes (téte de soutis ou
de rat), soulignant leur appartenance au monde chthonien. I’étymologie du terme est controversée, certains
chercheurs (dont M. Eliade) suggérant une dérivation du mot Brabmane, par filiere slave (Rakbman).

242



L IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULITA-VORONCA :
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE
MYTHOILOGIQUE — Claudia COSTIN

des « hommes qui ont une téte de cochon, un gros ventre et sont vétus comme des
seigneurs ». Le mental collectif considére que :

«Tous ces mondes sont a Dieu et 'ont été méme auparavant. D’ou croyez-vous
que Dieu soit venu dans cette écume de papillon ? Il s’était élevé de chez ceux qui sont en
dessous de nous et a voulu se faire un autre monde et des saints, afin de pouvoir monter
encore plus haut, pour se faire son royaume dans le ciel ! » (. %) (Niculiti-Voronca, 1998,
1:43).

Les personnages mythiques de cette légende révelent 'idée d’altérité et articulent le
dualisme sacré-profane, spécifique a I'imaginaire roumain. Si le Roumain s’est imaginé Dieu
comme un étre surgi des profondeurs, cela suggere un attribut initial quasi-sacré de sa part,
mais visant au dépassement de sa propre imperfection.

Conclusions

Les mythes de la création issus du recueil d’Elena Niculitd-Voronca constituent de
véritables formules de pensée cosmogonique, par lesquelles le monde est expliqué, justifié
et, surtout, sacralisé. Ils attestent I'existence d’un systeme cohérent de représentations
mythiques autochtones, qui conserve simultanément des archétypes universels et des
particularités culturelles roumaines.

BIBLIOGRAPHIE

COMAN, Mihai, (1986), Mitologie populard romdneasca, vol. 1, Vietuitoarele pamdintului si ale apei, Bucuresti,
Editura Minerva.

ELIADE, Mircea, (1980), De la Zalmoxis la Genghis-Han, Bucuresti, Editura Stiintifica si Enciclopedici.

EVSEREV, Ivan, (1999), Enciclopedia semnelorf si simbolurilor culturale, [Encyclopédie des signes et
symboles culturels], Timisoara, Editura Amarcord.

NICULITA—VORONCA, Elena, (1998), Datinele si credintele poporniui romén adunate §i agezate in ordine
mitologicd, vol. I-11, Tasi, Editura Polirom.

OLTEANU, Antoaneta, (2021), Mitologie romdnd, vol. 1, Targoviste, Editura Cetatea de Scaun.

VULCANESCU, Romulus, (1985), Mitologie roménd, Bucuresti, Editura Academiei Romane.

243



