
L’IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS  
LE RECUEIL D’ELENA NICULIȚĂ-VORONCA :  

LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE 
ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE 

MYTHOLOGIQUE 
 

Claudia COSTIN 
claudiacostin@litere.usv.ro 

Université « Ştefan cel Mare » de Suceava, Roumanie 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abstract: The work reveals the mythological view of  the genesis of  the world, man, and cosmic elements, 
reflected in Elena Niculiţă-Voronca’s book, published in 1903, entitled The Customs and Beliefs of  the Romanian 
People Collected and Arranged in Mythological Order. The folklorist highlights the archaic mentality and the way in 
which Romanians explained their origins, the text offering a unified mythological interpretation, with biblical and pre-
Christian influences. 

Keywords: mythology, genesis, archaic cosmology, duality, popular re-semantization. 
 
 
Introduction 
Le volume Datinile şi credinţele poporului român adunate şi aşezate în ordine mitologică / 

Les coutumes et les croyances du peuple roumain recueillis et mis en ordre mythologique, œuvre 
fondamentale du corpus ethnologique roumain publiée en 1903, constitue une source 
documentaire exceptionnelle pour l’étude de la mythologie populaire. Elena Niculiţă-
Voronca (1862–1939), en sa qualité de folkloriste et d’ethnographe, a réussi à restituer avec 
une grande fidélité la structure de l’imaginaire collectif  roumain. Elle a été l’une des 
premières femmes ethnographes de Roumanie, soucieuse de la préservation des traditions 
orales. Son ouvrage repose sur des collectes directes effectuées sur le terrain et représente 
une synthèse de récits mythiques, de légendes, de croyances, de superstitions et d’us. 

mailto:claudiacostin@litere.usv.ro


L’IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULIȚĂ-VORONCA :  
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE 

MYTHOLOGIQUE – Claudia COSTIN 
 
 

 236 

Il est essentiel d’évoquer le contexte historique et culturel dans lequel l’auteure a 
exercé son activité. À la fin du XIXe et au début du XXe siècle, la Roumanie était en plein 
processus de construction de son identité nationale. L’intérêt pour la tradition populaire 
s’inscrivait dans une démarche de récupération et de valorisation du patrimoine spirituel. 
C’est dans ce contexte, influencé par l’idéologie nationaliste culturelle de l’époque, mais 
aussi par les tendances européennes dans l’étude de la mythologie (comparatisme, 
influences évolutionnistes, romantisme tardif), que s’inscrit son activité ethnographique. 
Son livre, fruit d’un travail de terrain, respecte en grande partie les normes de la recherche 
ethnographique de l’époque, offrant un corpus de textes précieux pour une analyse 
ethnologique et mythologique rigoureuse. 

L’anthologie Les coutumes et les croyances du peuple roumain recueillis et mis en ordre 
mythologique se distingue par la rigueur avec laquelle l’auteure a recueilli des matériaux 
authentiques, sans les ne filtrer ni les esthétiser à l’excès. L’ouvrage se démarque par une 
méthode inductive, où la folkloriste consigne le contenu transmis par les informateurs des 
milieux ruraux, sans interventions interprétatives majeures, préservant ainsi l’authenticité et la 
diversité des versions orales. Dans le contexte de l’époque, alors que les études 
ethnographiques roumaines étaient en cours de consolidation, sa contribution fut essentielle 
à la création d’une base documentaire solide pour la mythologie populaire roumaine. 

Niculiţă-Voronca a entrepris de nombreuses recherches de terrain dans différentes 
localités de Roumanie, de la République de Moldavie et d’Ukraine, recueillant légendes, 
croyances, rituels et récits qui reflètent la mentalité et l’imaginaire collectif. Cette vaste 
documentation a permis une compréhension approfondie de la manière dont les 
communautés traditionnelles percevaient l’origine du cosmos et du monde, le rôle des 
divinités et des forces surnaturelles, ainsi que les relations complexes entre le bien et le mal. 

En organisant les coutumes et croyances « par ordre mythologique », l’auteure a 
réussi à offrir une carte narrative et symbolique du cosmos populaire roumain, mettant ainsi 
en évidence l’importance des mythes de la création en tant qu’expressions fondamentales de 
la culture traditionnelle. Nous estimons que le choix méthodologique d’Elena Niculiţă-
Voronca de « disposer » l’ample matériel folklorique des deux volumes « par ordre 
mythologique » souligne parfaitement son intention de révéler la cohérence interne du 
système de croyances populaires. Le mythe de la genèse occupe une place non négligeable, 
reflété dans les légendes, récits et croyances sur la création du monde, du ciel, de la terre, de 
l’homme, des phénomènes naturels et de tout ce qui façonne l’existence et l’univers de l’être 
humain. L’auteure a recueilli ces mythes dans des localités situées en Bucovine du Nord et en 
République de Moldavie, révélant une cohérence narrative impressionnante, malgré leur 
diversité géographique. On remarque la présence d’une divinité duelle (Dieu – Diable) dans le 
processus de création, caractéristique de l’imaginaire populaire roumain. L’eau comme 
élément primordial, l’argile utilisée pour la création de l’homme et le symbolisme cosmique 
sont des thèmes récurrents. Ce mythe de la genèse, qui décrit un monde où les forces du bien 
et du mal collaborent ou s’affrontent dans l’acte de création, révèle la mentalité archaïque et 
la manière dont les Roumains expliquaient les origines. 

La méthode de systématisation du matériel folklorique recueilli était novatrice pour 
le début du XXe siècle, son classement étant opéré en fonction des concepts 
mythologiques. Cet aspect distingue Elena Niculiţă-Voronca des autres collecteurs de 
folklore de l’époque tels que Simion Florea Marian ou I. G. Sbiera. Transmis de génération 
en génération par voie orale des siècles durant, les récits inclus dans Les coutumes et les 



L’IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULIȚĂ-VORONCA :  
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE 

MYTHOLOGIQUE – Claudia COSTIN 
 
 

 237 

croyances du peuple roumain recueillis et mis en ordre mythologique reflètent des croyances 
préchrétiennes, des influences religieuses et des symboles archaïques, façonnant ainsi un 
imaginaire collectif  complexe et dynamique. 

Dans les mythes roumains de la création recueillis par Niculiţă-Voronca, on remarque 
un ensemble de motifs récurrents, articulés en formules narratives archaïques : l’existence d’un 
chaos aquatique primordial, l’intervention d’une entité divine créatrice (identifiée le plus 
souvent à Dieu), la coparticipation d’un principe antagoniste (le Diable, le mauvais esprit), le 
modelage de la terre à partir de l’argile, la création du ciel, des êtres, et de tout ce qui existe et 
est nécessaire à l’homme. Le mythe cosmogonique se retrouve sous plusieurs variantes dans 
l’espace autochtone, dont les plus connues ont été publiées, outre Elena Niculiţă-Voronca, par 
Simion Florea Marian (Les insectes dans la langue, les croyances et les coutumes des Roumains. Étude 
folklorique [Insectele în limba, credinţele şi obiceiurile românilor. Studiu folcloristic], 1903), 
Tudor Pamfile (L’histoire du monde d’autrefois [Povestea lumii de demult], 1913) et Ion Aurel 
Candrea (L’herbe des bêtes. Études de folklore [Iarba fiarelor. Studii de folclor], 1928). 

Le modèle mythique cosmogonique est très ancien et existe également chez 
d’autres peuples. Chez les Roumains, comme le soutient Mircea Eliade,  

 
« il révèle ses traits spécifiques une fois que l’on déchiffre non seulement la 

préhistoire du « dualisme » balkanique et centrasiatique, mais aussi le sens caché de la 
« fatigue de Dieu » après avoir créé la Terre, expression surprenante d’un deus otiosus 
réinventé par le christianisme populaire dans un effort désespéré pour désolidariser Dieu 
des imperfections du monde et de l’apparition du mal. » (n. t.) (Eliade, 1980 : 18).  
 
La vision concernant l’existence de deux créateurs apparaît aussi dans la 

mythologie slave où, dès le commencement du monde, existaient Sventovit ou Belogob (le 
Dieu blanc) et Vels/Veles ou Cernobog (le Dieu noir), « rivalisant sans cesse et essayant 
chacun de s’approprier une parcelle du monde édifié » (n. t.) (Olteanu, 2021 : 204). 

Les variantes roumaines du mythe cosmogonique mettent en évidence la présence 
de deux motifs, à savoir : le motif  de l’eau primordiale et le motif  dualiste de la création du 
monde. À ce premier motif  se rattache la séquence mythique du « plongeon cosmogonique » 
(scufundare), qui illustre un moment primordial où Dieu, aidé par son opposant (le Diable), 
extrait de la terre des profondeurs de l’océan pour faire le monde. Dans toutes les variantes 
du mythe, l’eau a la signification de chaos primordial, d’espace indifférencié, d’où naît l’ordre. 
La présence des profondeurs comme lieu d’origine implique une vision initiatique : la 
création est un acte d’extraction des ténèbres, de conversion de l’indifférencié en structuré. 

Les récits du recueil d’Elena Niculiţă-Voronca illustrent parfaitement la spécificité 
de la pensée mythique paysanne. Une des variantes, plus connue car plus largement 
répandue, nous présente Dieu (Fărtache) et le Diable (Nifărtache) marchant au-dessus de 
l’eau, ce qui signifie la préexistence d’un chaos liquide. Sur l’incitation du premier, l’autre va 
descendre au fond de la mer pour prendre de la terre. La tentative échoue, car le désir de 
Nifărtache est d’apporter la terre en son propre nom et non au nom de Dieu, donc de 
s’attribuer le rôle de créateur unique. Connaissant sa mauvaise intention, Dieu  

 
« “fit de la glace au-dessus”. Au début, le diable resta dans l’eau jusqu’aux genoux, 

puis jusqu’à la ceinture et la troisième fois jusqu’au cou, étant prêt à se noyer. L’ultime 
avertissement de Dieu le détermine finalement à accepter que la terre rapportée le soit 



L’IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULIȚĂ-VORONCA :  
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE 

MYTHOLOGIQUE – Claudia COSTIN 
 
 

 238 

aussi au nom de ce dernier. Cependant, “il resta autant de terre qu’il y en avait sous les 
ongles et il sortit avec cela”. Dieu prit une paille, lui cura les ongles et de cette poussière, il 
fit une petite galette, la mit dans sa paume, souffla et tapa dessus avec sa paume. Quand il 
ouvrit ses mains, il y avait de la terre grande comme un lit. Il mit la galette sur l’eau : 
“Maintenant nous avons de la terre où nous coucher cette nuit”, dit Dieu.  

Le soir venu, ils se couchèrent côte à côte, mais Nifărtache poussait sans cesse 
Dieu pour le noyer. Et il le poussa toute la nuit ; quand il regarda le lendemain, il y avait de 
la terre autant qu’il y en a aujourd’hui, elle n’avait pas cessé de grandir sous Dieu ! » (n. t.) 
(Niculiţă-Voronca, 1998 : 23). 
 
Nous observons que Nifărtache devient, d’adjuvant de Fărtache, un opposant de celui-

ci, qui aurait probablement souhaité créer son propre monde et, pour cette raison, tente 
d’éliminer Dieu. Dans une autre variante, le diable est représenté comme un canard au moment 
de la rencontre avec Dieu, et le lieu de leur premier lit de terre est la ville de Jérusalem, 
considérée par les paysans de Bucovine comme « le nombril de la terre », centre du monde. 

Dans une version recueillie par Elena Niculiţă-Voronca en Bucovine, Dieu est 
imaginé comme une colombe volant au-dessus des eaux, tandis que le Malin, « avec trois 
rangées d’ailes, se tenait dans l’eau » et amassait de l’écume pour se faire une place où se tenir. 
Dieu lui dit qu’il ne pourra pas se faire ainsi un lieu de repos, à moins de L’écouter. Ainsi, 
l’intervention de l’entité divine est décisive ; elle envoie le Malin chercher de la terre au fond 
de la mer, mais en son nom, celui de Dieu. Le scénario mythique se poursuit comme dans la 
plupart des variantes roumaines. À partir du moment où le créateur suprême se repose, le 
narrateur populaire introduit d’autres détails. Afin de saisir la vision mythique de la mentalité 
archaïque de la Bucovine, nous reproduisons ci-dessous la suite du récit : 

 
« Lorsque le Malin crut que Dieu dormait, il Le prit doucement dans ses bras 

pour Le jeter à la mer, mais la terre commença à croître et l’eau à s’éloigner. Le Diable se 
mit à courir tant qu’il pouvait, espérant atteindre le rivage. D’abord, il courut vers le 
Levant, aussi loin que s’étend la terre vers le Levant aujourd’hui, et voyant qu’il n’y avait 
pas de bout, il retourna à leur couche, sachant que le rivage y était proche. Ensuite, il partit 
vers le Couchant, mais ici aussi la terre commença à croître sous ses pieds et il marcha de 
nouveau jusqu’où se trouve aujourd’hui le bout du monde. Voyant qu’il n’avait plus d’issue, 
il retourna encore à leur place, pensant que le rivage était proche dans les deux autres 
directions, et voulut Le jeter vers le Septentrion. Mais là aussi, il marcha jusqu’à atteindre le 
bout, d’où il revint encore et prit la direction du Midi, jusqu’à ce qu’enfin, voyant que peu 
importe combien il marchait, il n’y avait plus de fin, il retourna et reposa Dieu là où il 
L’avait pris. Mais Dieu savait tout. Le lendemain, le Diable dit à Dieu : “Allez, Seigneur, 
bénissons la terre”. “Mais elle est bénie à présent !”, lui répond Dieu. “Cette nuit, tu as fait 
le signe de la croix, tu l’as bénie.” » (n. t.) (Niculiţă-Voronca, 1998 : 24). 
 
Ce récit est significatif  car il concentre les éléments essentiels de l’imaginaire 

bucovinien sur la cosmogonie populaire. La tension entre la divinité et une entité négative 
(le Diable/Nifărtache), qui refuse de se soumettre, est nécessaire à l’acte de la genèse. Cela 
révèle, en fait, l’existence d’un ordre moral. Le Bien ne triomphe pas par la force, mais par 
la connaissance et l’autorité spirituelle. Par son comportement, très semblable à celui du 
paysan sage de la société traditionnelle, le Créateur consolide son autorité divine et, en 
même temps, révèle les limites du mal et de la ruse maléfique. 



L’IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULIȚĂ-VORONCA :  
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE 

MYTHOLOGIQUE – Claudia COSTIN 
 
 

 239 

Il faut également considérer que, selon la mentalité populaire archaïque, le Diable 
(pour lequel l’imaginaire collectif  a inventé divers noms : Nefârtate/Nifărtache, Scaraoţchi, 
Necuratul [Le Malin], Ucigă-l toaca [Celui-que-la-simandre-tue/frappe]) n’est pas une figure 
totalement négative. Il exerce une fonction active dans l’acte de la genèse, reflétant une 
vision plus nuancée des Roumains sur le mal. Il est un élément intégrateur et nécessaire 
dans l’ordre cosmogonique, donc un antagoniste ambivalent. D’ailleurs, son action de 
vouloir se débarrasser de Dieu, en se dirigeant avec Lui dans les bras vers les quatre points 
cardinaux, engendrera le signe de la croix et la bénédiction de la terre. Les récits du recueil 
d’Elena Niculiţă-Voronca n’« expliquent » pas seulement l’origine de la terre, mais aussi la 
supériorité morale de la divinité bienveillante sur la force chaotique et l’entité du mal.  

S’inscrivant dans le registre du fabuleux, le récit exprime une forme de pensée 
mythique où l’ordre du monde s’édifie par le conflit et l’équilibre entre des principes 
opposés, reflet populaire de la dialectique du mal nécessaire. 

 
La création de l’être humain  
Il est intéressant de noter la vision populaire selon laquelle les premiers hommes 

créés par Dieu étaient noirs, tout comme la terre dont ils furent façonnés. Par exemple, 
dans une variante recueillie par Tudor Pamfile et insérée dans L’histoire du monde d’autrefois 
[Povestea lumii de demult], il est dit que :  

 
« la terre était noire au commencement, tout comme furent noirs les premiers 

hommes créés par Dieu, Adam celui d’argile et Ève, celle issue de la côte d’Adam ; 
cependant, la couleur du corps humain a changé plus tard, depuis Caïn et ses descendants, 
à cause de l’effroi du péché du fratricide » (n. t.) (Pamfile, 2002 : 217).  
 
Dans l’anthologie d’Elena Niculiţă-Voronca, la variante mythique mentionne la 

couleur noire comme attribut du créateur, celui-ci étant le diable ; toutefois, la transformation se 
produisit en se lavant dans l’eau de la mer :  

 
« Les premiers hommes qu’a faits le diable étaient noirs et il s’est grandement 

réjoui qu’ils lui ressemblent, mais ensuite ils se sont lavés dans la mer et sont devenus 
blancs. Les diables, les voyant blancs, de dépit, se sont détournés d’eux-mêmes » (n. t.) 
(Niculiţă-Voronca, 1998 : 123). 
 
L’image de la création de l’homme est complétée par le récit suivant : 
 

« L’homme, le diable l’a fait d’argile et a commencé à lui parler ; mais l’argile ne 
lui répondait pas. Dieu passe par là et lui demande ce qu’il fait. “Eh bien, j’en fais aussi, 
seulement il ne parle pas !”. “Donne-le-moi !”. “Qu’il te soit donné !”. Dieu a soufflé le 
Saint-Esprit sur l’homme et il a commencé à parler. Alors le diable, de dépit, fait “Pah !” 
[Ptiu!] et il l’a craché tout entier. Dieu a retourné l’homme, mettant ce qui était dehors au-
dedans, et l’a fait au-dehors tel qu’il est maintenant. C’est pourquoi l’homme n’est pas 
propre au-dedans et c’est pourquoi nous crachons, parce que le diable nous a craché dessus 
alors. Chaque fois que nous crachons, c’est sur lui que nous crachons » (n. t.) (Niculiţă-
Voronca, 1998 : 26). 
 



L’IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULIȚĂ-VORONCA :  
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE 

MYTHOLOGIQUE – Claudia COSTIN 
 
 

 240 

Par conséquent, le mental populaire imagine la création de l’homme comme un acte 
dualiste, par la participation conjointe du créateur suprême et du représentant du mal. La 
création de l’homme à partir de l’argile soulève la question de la dimension ambivalente de la 
matière ; l’argile n’acquiert le souffle que par l’infusion de l’esprit divin. Cela accentue le 
caractère sacro-saint de la création divine. Le mythe anthropogonique révèle ainsi une 
explication de l’imperfection humaine. Par le geste répugnant de cracher sur la création animée, 
le diable altère l’ouvrage, le roumain expliquant ainsi le caractère duplice de l’être humain et 
l’existence du mal. Ce redoublement mythique de l’anthropogonie reflète une mythologie de la 
scission et de la distance entre l’idéal et le réel, entre la perfection et l’imperfection. 

La création de la femme est perçue comme un acte simple, à partir de la côte 
d’Adam, tel qu’on le retrouve dans toutes les variantes roumaines, soulignant ainsi son 
infériorité. Elle est conçue par Dieu, qui semble pressé dans son action, précisément parce 
qu’il veut parachever l’existence. 

 
« Le diable a fait Adam d’argile, puis il l’a donné à Dieu qui l’a béni et il a pris vie. 

Adam avait des poils sur lui. Dieu a fait en sorte qu’il ait aussi une épouse ; de la côte 
d’Adam, Il a fait Ève. Le diable, quand il l’a vue, s’est mis à courir après Dieu pour Lui 
demander ce que c’était. Alors Dieu lui a dit que c’était la femme, l’épouse de l’homme. » 
(n. t.) (Niculuţă-Voronca, 1998 : 26). 
 
Au sujet des premiers hommes et de leur vêtement, reflétant le premier stade de 

l’évolution mais aussi la pureté de l’être humain avant le péché, une légende mentionne que : 
 

« D’abord et avant tout, les hommes étaient vêtus d’ongle ; tout comme nous en 
avons aux doigts, les hommes en avaient sur tout le corps. Mais quand nos ancêtres Adam 
et Ève ont péché, Dieu leur a retiré ce vêtement et ils sont restés nus ; Il ne nous a laissé 
comme signe aujourd’hui que ce que nous avons aux doigts. » (n. t.) (Niculiţă-Voronca, 
1998, II : 416). 
 
Un aspect que les hommes possédaient au commencement est circonscrit au 

primitivisme. Le récit suivant met en évidence l’incapacité de l’être à l’état sauvage de 
s’organiser, de dépasser sa condition. Cette erreur de création est annulée par la divinité, 
qui créera l’homme d’argile et couvert de peau. Le rôle de vêtir les hommes est attribué à 
Sainte Madeleine qui devient, dans cette situation, une adjuvante de Dieu : 

 
« Il y a bien longtemps, les hommes avaient des poils sur le corps, vivaient dans la 

forêt et s’appelaient “hommes des bois”, ils étaient sots et n’avaient besoin de rien, pas 
même de feu. Dieu a vu que ce n’était pas bien ainsi et Il a mis fin à leur espèce, Il a fait 
des hommes d’argile, des hommes de peau. Pour eux, Sainte Madeleine, voulant montrer 
qu’elle avait du pouvoir devant Dieu, a dessiné sur du papier des vêtements et les a habillés, 
montrant aux hommes qu’ils devaient en faire de même, et depuis lors, ils vont vêtus. » (n. 
t.) (Niculiţă-Voronca, 1998, II : 416). 
 
Dans la vision roumaine, l’anthropogonie acquiert un caractère ludique, car le démiurge 

bienveillant intervient sans cesse, inlassablement, essayant de corriger les imperfections : 
 



L’IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULIȚĂ-VORONCA :  
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE 

MYTHOLOGIQUE – Claudia COSTIN 
 
 

 241 

« On dit que d’abord Dieu a fait un homme et une femme, mais ils ne prenaient 
pas soin d’eux-mêmes, ne s’habillaient pas, ne se lavaient pas ; la crasse [lepul] restait sur 
eux. Voyant cela, Dieu a changé les choses : Il leur a donné des poils sur le corps, comme 
au bétail. Mais ce n’était toujours pas beau ; le visage était d’homme et le reste couvert de 
poils. Il a ensuite fait un homme et l’a habillé joliment et leur a dit de faire de même, et 
depuis lors, les hommes s’habillent et n’ont plus de poils. » (n. t.) (Niculiţă-Voronca, 1998, 
II : 416). 
 
Les formes de relief  et les personnages mythique  
Un aspect intéressant de la mythologie roumaine est représenté par la genèse des 

montagnes et des autres formes de relief. Toutes les légendes décrivent la création de la terre 
comme une surface lisse, de laquelle, à la suite du déluge, ont résulté les montagnes et les vallées : 

 
« Au tout début, la terre était lisse comme une table, mais quand le déluge est 

venu, l’eau a lavé les endroits où il y avait de la terre, et là où il y avait de la pierre, elle n’a 
rien pu faire, et depuis lors il y a les montagnes et les vallées de nos jours. » (n. t.) (Niculiţă-
Voronca, 1998, I : 32). 
 
Dans le processus de création des formes de relief, l’imaginaire populaire a inséré 

des actes aux implications mythico-magiques accomplis par certaines créatures, telles que le 
hérisson et l’abeille. De manière pertinente, Mihai Coman considère le hérisson comme 
« un animal cosmogonique, un faiseur de cosmos, semblable à n’importe lequel des grands 
dieux des mythologies archaïques » (n. t.) (Coman, 1986 : 62) 

La divinité, s’avérant maladroite et limitée dans l’acte créateur, fait appel au 
hérisson, mais dans certaines variantes, elle le fait par l’intermédiaire de l’abeille, comme 
dans la légende suivante : 

 
« On raconte que Dieu a façonné le monde, il l’a fait trop grand et il ne tenait pas 

sous le ciel. Que faire, quel remède trouver ? Il envoie l’abeille demander au hérisson. 
L’abeille est allée chez le hérisson, mais celui-ci n’a pas voulu lui dire ; il dit : “Si c’est Dieu 
qui demande, il sait lui-même quoi faire !”. L’abeille, sage, n’est pas partie, mais s’est cachée 
près de son terrier. Le hérisson, se croyant seul, se dit à lui-même : “Hm ! Il me demande 
quoi faire ! Il devrait serrer la terre dans ses mains, ainsi il y aurait ici des collines, là des 
vallées, et cela tiendrait !”. L’abeille, entendant cela, a volé à Dieu et Lui a tout dit. En 
échange, Dieu l’a bénie afin qu’elle fasse du miel et que les hommes en mangent, et c’est 
pourquoi l’abeille est aimée par Dieu. (D’autres mettent à la place du hérisson le “rat-taupe 
de terre” [ţincul pământului]). » (n. t.) (Niculiţă-Voronca, 1998, I : 32). 
 
La récompense de la divinité rejaillit sur ses aides, l’abeille et le hérisson, ceux-ci 

recevant des attributs bénéfiques. L’abeille devient productrice de miel et un être considéré 
comme « saint » (Evseev, 1999 : 17), tandis que le hérisson recevra la capacité 
d’autodéfense, car « pour le bien qu’il Lui a fait », Dieu « lui a donné des épines sur le 
corps, car avant il était nu et n’importe qui pouvait le manger » (n. t.) (Niculiţă-Voronca, 
1998, I : 32). La présence de ces créatures catalysatrices dans le processus laborieux de la 
genèse indique une vision animiste et totémique des Roumains sur les origines. 

Dans une autre variante recueillie par Elena Niculiţă-Voronca, on raconte que : 
 



L’IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULIȚĂ-VORONCA :  
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE 

MYTHOLOGIQUE – Claudia COSTIN 
 
 

 242 

« Dieu a fait la terre comme une balle et ensuite Il l’a étalée comme on étalerait 
une pâte. La terre était droite, lisse comme la paume de la main et, quand on regardait 
autour, on voyait partout. Mais à quoi bon, car sur la terre il n’y avait ni sources, ni eau. 
Dieu va chez le hérisson et lui demande : “Eh bien, comment te semble-t-elle, ai-je fait la 
terre belle ?”. “Oui, elle est belle, lui répondit le hérisson, mais les hommes et le bétail ne 
pourront pas vivre, car ils n’ont pas d’eau !”. “Alors, fais-la toi comme tu sais !”, lui dit 
Dieu. Le hérisson s’est fourré sous la terre et a soulevé les montagnes, a creusé les ravins, a 
fait jaillir les sources et c’est ainsi que la terre devint si vallonnée et escarpée que nous la 
voyons. » (n. t.)  (Niculiţă-Voronca, 1998, I : 32). 
 
Nous observons que Dieu n’est pas vu dans l’imaginaire collectif  archaïque 

comme une divinité omnisciente, mais comme une divinité très proche de l’humain, assez 
maladroite, avec laquelle le hérisson collabore. Ce dernier s’avère plein de sagesse, un 
aspect rencontré également dans les croyances des Grecs de l’Antiquité, pour qui le 
hérisson était le plus sage de tous les animaux. Il est possible que ce soit seulement dans la 
mythologie roumaine qu’il soit doté du don de création, donnant forme à la terre et créant 
les formes de relief. 

 
La triade de l’univers et l’axiologie de l’espace  
La vision mythique a imaginé l’univers divisé en trois registres ontologiques : le ciel 

(le monde divin), la terre (le monde des humains) et le sous-sol (le monde des Rohmani1 et 
des « ennemis »). Ce modèle tripartite reflète une cosmogonie archaïque, semblable à celle 
des mythes indo-européens. 

Dans les mythes recueillis par Elena Niculiţă-Voronca, cette structure se retrouve 
souvent sous la forme de légendes étiologiques, qui justifient l’ordre cosmique par 
l’intermédiaire de gestes archétypaux. 

Un motif  fréquent est celui du ciel abaissé, qui fut éloigné par la divinité à cause 
des péchés et de l’imprudence humaine. Ce motif  mythique indique une rupture originelle 
entre l’homme et le sacré, reproduite dans des rituels de reconstitution symbolique de ce 
qui a été perdu. Un autre motif  est celui du soutènement du ciel. L’une des légendes 
insérées dans le premier volume de Les coutumes et les croyances du peuple roumain recueillis et mis 
en ordre mythologique mentionne que le ciel est soutenu par sept apôtres qui ont construit le 
ciel en verre, pour lui rendre sa transparence et sa clarté, et sept piliers en « pierre 
précieuse ». Ainsi, le Soleil et la Lune « marchent comme sur un plancher », et « nous, nous 
ne les voyons que comme à travers une fenêtre » (n. t.) (Niculiţă-Voronca 1998, I : 43). 

Le ciel est l’espace destiné au démiurge et à ses saints, donc à ceux possédant 
l’attribut de la sacralité. Le monde souterrain est peuplé par les Rohmani, qui ont une tête de 
souris et un corps humain. Plus bas qu’eux se trouvent les « ennemis » et, au dernier degré, 

 
1 Les Rohmani (ou Rocmani) sont des êtres mythiques de l’au-delà, souvent identifiés dans le folklore roumain aux 
Blajini (les « Doux » ou les « Bienheureux »). Ils habitent généralement un espace liminal, situé sous terre ou au-delà 
de l’Eau du Samedi (Apa Sâmbetei), et mènent une vie de sainteté austère. Bien que la tradition majoritaire les 
décrive comme des êtres anthropomorphes pieux, dont on célèbre la fête une semaine après Pâques (Paştele 
Blajinilor), les variantes recueillies par Niculiţă-Voronca leur attribuent des traits thériomorphes (tête de souris ou 
de rat), soulignant leur appartenance au monde chthonien. L’étymologie du terme est controversée, certains 
chercheurs (dont M. Eliade) suggérant une dérivation du mot Brahmane, par filière slave (Rakhman). 



L’IMAGINAIRE COSMOGONIQUE ROUMAIN DANS LE RECUEIL D’ELENA NICULIȚĂ-VORONCA :  
LES COUTUMES ET LES CROYANCES DU PEUPLE ROUMAIN RECUEILLIS ET MIS EN ORDRE 

MYTHOLOGIQUE – Claudia COSTIN 
 
 

 243 

des « hommes qui ont une tête de cochon, un gros ventre et sont vêtus comme des 
seigneurs ». Le mental collectif  considère que : 

 
« Tous ces mondes sont à Dieu et l’ont été même auparavant. D’où croyez-vous 

que Dieu soit venu dans cette écume de papillon ? Il s’était élevé de chez ceux qui sont en 
dessous de nous et a voulu se faire un autre monde et des saints, afin de pouvoir monter 
encore plus haut, pour se faire son royaume dans le ciel ! » (n. t.) (Niculiţă-Voronca, 1998, 
I : 43). 
 
Les personnages mythiques de cette légende révèlent l’idée d’altérité et articulent le 

dualisme sacré-profane, spécifique à l’imaginaire roumain. Si le Roumain s’est imaginé Dieu 
comme un être surgi des profondeurs, cela suggère un attribut initial quasi-sacré de sa part, 
mais visant au dépassement de sa propre imperfection. 

 
Conclusions 
Les mythes de la création issus du recueil d’Elena Niculiță-Voronca constituent de 

véritables formules de pensée cosmogonique, par lesquelles le monde est expliqué, justifié 
et, surtout, sacralisé. Ils attestent l’existence d’un système cohérent de représentations 
mythiques autochtones, qui conserve simultanément des archétypes universels et des 
particularités culturelles roumaines. 

 
 
 
BIBLIOGRAPHIE 
 

COMAN, Mihai, (1986), Mitologie populară românească, vol. I, Vieţuitoarele pământului şi ale apei, Bucureşti, 
Editura Minerva. 

ELIADE, Mircea, (1980), De la Zalmoxis la Genghis-Han, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 
EVSEEV, Ivan, (1999), Enciclopedia semnelorf  şi simbolurilor culturale, [Encyclopédie des signes et 

symboles culturels], Timişoara, Editura Amarcord. 
NICULIŢĂ-VORONCA, Elena, (1998), Datinele şi credinţele poporului român adunate şi aşezate în ordine 

mitologică, vol. I-II, Iaşi, Editura Polirom. 
OLTEANU, Antoaneta, (2021), Mitologie română, vol. I, Târgovişte, Editura Cetatea de Scaun. 
VULCĂNESCU, Romulus, (1985), Mitologie română, Bucureşti, Editura Academiei Române. 
 


