L’ IMAGINATION ETHIQUE
DE DANTE DANS LA DIVINE COMEDIE

Mariana BALOSESCU
mariana.balosescu@gmail.com

“Stefan cel Mare” University of Suceava, Romania

Abstract: The study interprets Dante Alighiers’s projection, in the Divine Comedy, on the knowledge to
which human conscionsness bas access and on its sounrces. Especially throngh a comparative analysis with Angustine’s
vision, in De Magistro (On the Teacher), Dante’s assumed distance from Christian thought and from inberited
dogma is highlighted, in a poetic approach of a prophetic type that affirms a surprising gnosis of bis own. For Dante,
being a poet is too little. Poetry is a path, a weapon even, capable of satisfying another need of the Dantean spirit: the
affirmation of one’s own self as a generator of vision, through the love of the one he calls “The Chosen One” - Beatrice.
Thus, the poet Dante works for Dante - the prophet. He uses his grace to prophesy to us his own teaching about the
afterlife, abont man and God, a teaching that comes to him through Beatrice. She is Dante’s guide, bis adpisor and
bis Teacher/ Master. By inventing Beatrice, Dante develops a very aggressive ethical imagination, in a volcanic inner
dynamis, opposed to the rational Christian soul. Beatrice is an alter-ego of Dante. And the otherness invented by
Dante is for bim a knowing conscionsness, in the sense that it does not approximate the truth, but knows the truth
completely. In the internal logic of Dante’s world, Beatrice is the “Chosen One”. Starting from bere, Dante breaks
away, in a profound sense, from all Christian thought and creates his own gnosis, dressed in Christian representations.
Dante needs a grand scenario through which he himself becomes a chosen one, that is, a superior being and different
Sfrom the crowd, who has access to the divine mysteries, an initiate.

Keywords: Dante, ethical imagination, Augnstine, knowledge, Christian thought.

Introduction

Dante affirme que la Divine Comédie n’est pas une imagerie poétique, mais une
révélation. Son voyage en Enfer, en Purgatoire et au Paradis ne serait pas une fiction, mais
une initiation. Dante nous demande de croire qu’il fut un pelerin dans le monde des morts.
Pas de toute facon, mais a 'aide de Béatrice et avec Béatrice. Qui est Béatrice ? Une fille de
25 ans que Dante avait aimée. Dante suppose qu’avant ce voyage, il était un conscient


mailto:mariana.balosescu@gmail.com

LIMAGINATION ETHIQUE DE DANTE DANS LA DIVINE COMEDIE — Mariana BALOSESCU

précaire - il ne peut donc, dans certains cas, s’approcher de la vérité que de temps en
temps, incertain de lui-méme, hanté par la confusion, les ruptures et les blocages.

Mais grace a Béatrice et a travers Béatrice, le conscient de Dante est libéré
progressivement de son précarité (ignorance) tout au long du voyage, afin de devenir
finalement une conscience connaissenre, au plus haut degré, tout comme les saints, puisqu’il
aurait parcouru le Paradis, pas dans son imagination ou dans ses réves, mais en réalité, et
qu’il aurait vu la lumiere de Dieu.

Pouvons-nous croire Dante ? Qui est Dante? A quoi ressemble son homme
intérieur » Dans quelle direction son imagination éthique nous méne-t-elle et quel type de savoir
son conscient connaisseur nous donne-t-il, a savoir le conscient qu’il affirme avoir acquis ?

Une fois que la conscience du lecteur entre dans la dynamique des représentations
poétiques de la Divine Comiédie, elle est chargée de la grande énergie de Dante, avec son
pouvoir d’évocation de I'invisible, vu par son esprit créateur. Et le lecteur en est totalement
conquis. Cela arrive rarement, car Dante est un grand magicien, I'effet de ses paroles a été
vraiment hypnotique pour de nombreuses générations de lecteurs modernes, mais
également pour ses contemporains.

Le lecteur oublie ce qu’il sait, son esprit est rempli d’images de Dante, il se laisse
emporter par la riviére incessante d’émotions dominatrices et dramatiques émanant des
paroles du pelerin, comme un appel a une révélation sure et salvatrice. Par conséquent,
Pesprit naif du lecteur, de méme que celui de I’érudit, sont livrés avec passion a I’énergie
charismatique de Dante, car Dante est un pocte inébranlable, qui se présente néanmoins
avec de la force a la conscience du lecteur et a son ceeur vulnérable en tant que prophete.

Pour Dante, étre un pocte, c’est trop peu. La poésie est un moyen, une arme
méme, une expression capable de satisfaire un autre besoin de son esprit : 'atfirmation de
soi-méme, en tant que générateur de vision, par 'amour de celle qu’il appelle « L’Elue » —
Béatrice. Ainsi, le pocte Dante travaille pour Dante — le prophete. 11 utilise sa grace pour
nous prophétiser sur son propre enseignement sur le monde d’au-dela, sur ’homme et sur
Dieu, un enseignement qui lui vient a travers Béatrice. Elle est la guide de Dante, son
conseiller et son Maitre. Dante consulte Béatrice, il ’écoute, il patle avec elle, elle le
conduit, il prend toute son inspiration et son énergie d’elle.

Dante — le poete montre comment Dante — le propheéte recoit du regard, de la
présence et des paroles de Béatrice I’énergie du savoir, capable de le conduire a ’'Empyrée
et a la vue de Dieu. Voici comment Dante - le poéte évoque la dynamique de son regard,
fondu, grace a 'amour, dans le regard de Béatrice, ou il découvre la lumiére lointaine et
toute-puissante de Dieu (Dante, 1982b : 1-18)

Dante voit le Paradis se refléter dans les yeux de Béatrice, dans une sorte de danse
du savoir par le biais de laquelle il traverse les cieux.

J’ai résumé les raisons pour lesquelles tout commentateur de Dante remarque les
relations étranges entre Dante et Béatrice et le fait que Béatrice n’est pas seulement le
centre du monde de Dante, mais sa légitimité méme, son contenu direct. Voici, par
exemple, ce que Harold Bloom pense a I’égard de Dante :

« Béatrice représente la propre connaissance de Dante, selon Charles Williams,

qui n’avait aucune inclination pour le gnosticisme. Par la connaissance, il a compris le
chemin de Dante, celui qui connait Dieu, le connu ... » (Bloom, 2007 : 107)

226



L’ IMAGINATION ETHIQUE DE DANTE DANS LA DIVINE COMEDIE — Mariana BALOSESCU

11 est toutefois nécessaire d’établir un peu de distance entre nous et Dante, a la
recherche d’une perspective plus claire sur la relation entre Dante et Béatrice, pour nous
libérer au moins partiellement de I’hypnotisme induit par la poésie de Dante, afin de
trouver quelques réponses aux questions déja formulées. Pour juger du role et de I'identité
de Béatrice, mais aussi de la nature de la Divine Comédie, une perspective comparative est
nécessaire. Elle qui peut nous aider et nous fournir vraiment une argumentation crédible.

Dante et Augustin

D’une maniére naturelle et prévisible, nous allons retenir les textes qui se sont
révélés comme sources principales de Dante : les écrits de Saint Augustin (354-430 apres
J.-C.), les Psaumes de David, la Bible. Dante lui-méme nous oriente vers ces textes, parfois a
travers des références expresses. Il prétend que sa révélation est chrétienne. Dante - le
pocte demande explicitement a la conscience du lecteur d’ancrer toute la construction de la
Divine Comédie dans T'espace chrétien, a travers I'imaginaire qui fait référence a /Ancien
Testament et au Nowvean Testament.

Mais découvrons-nous dans les écrits chrétiens de Saint Augustin, souvent
invoqués par les commentateurs dans les analyses de Divine Comédie ? Existe-t-il un
endroit de coincidence ou au moins une continuité bien fondée entre la vision chrétienne
d’Augustin et la vision de Dante ? Lisons attentivement Augustin.

Dans son traité De Magistro, Augustin affirme tres clairement :

«En toutes choses soumises a notre entendement, nous ne consultons pas un
homme qui, par la parole, fait résonner sa voix au-dehors, mais cette vérité qui régne en notre
esprit et que, peut-étre, les mots nous incitent a consulter. Cette vérité, par la consultation de
laquelle nous parvenons a la connaissance et qui habite dans ’homme intérieur, a été appelée
Christ, c’est-a-dire la sagesse immuable et éternelle de Dieu. Toute ame rationnelle consulte
cette sagesse, mais elle ne se révele a chacune que dans la mesure ou elle est capable de la
recevoir, selon sa propre volonté, bonne ou mauvaise ; et si jamais esprit s’égare, cela
n’arrive pas par manque de la vérité consultée, de méme que les yeux du corps sont souvent
trompés non par manque de lumiere extérieure... » (Augustin, 1995 : 139-141).

Pour Augustin, comme pour tous les saints chrétiens, le Maitre est un, le Christ Lui-
méme, la Parole de Dieu, « qui habite dans ’'homme intérieur ». La compréhension des
choses ne provient pas de la consultation d’'un homme, pas méme d’un saint, mais de la
consultation de la vérité « qui régne en notre esprit» : la voix et la présence intérieure du
Christ, « c’est-a-dire la sagesse immuable et éternelle de Dieu ». De ce travail intérieur, par la
consultation du Maitre intérieur, « 'ame rationnelle » recoit son enseignement, lequel dépend
toutefois de I’état et de la volonté de la personne : «...il n’est révélé a chacun que dans la
mesure ou il est capable de le recevoir, selon sa propre volonté, bonne ou mauvaise ». Et les
erreurs sont dues a I'esprit faillible, et non a une quelconque déficience de la vérité.

Dans ce processus intérieur tres subtil et enticrement personnel, 'ime chrétienne
rationnelle est progressivement libérée de I'imagination éthique et ne suit que la vérité
divine, affirmée dans la Parole du Christ, révélée uniquement a ’homme intérieur. La
perspective ultime et distincte révele une ressemblance frappante entre les consciences
homérique, socratique et chrétienne.

En se convertissant au christianisme, puis dans tout son ceuvre, Saint Augustin est
profondément inspiré par la vie et les pensées chrétiennes de Saint Antoine le Grand (251-
356 apres J.-C.), qui explique ce que représente une ame rationnelle pour un chrétien :

227



LIMAGINATION ETHIQUE DE DANTE DANS LA DIVINE COMEDIE — Mariana BALOSESCU

«Les gens se veulent rationnels. Mais a tort, car ils ne sont pas rationnels. Selon Saint
Antoine, certains ont appris les mots et les livres des vieux sages... », identifiant comme
trompeuse laffirmation de la raison de nombreux philosophes. « Mais rationnels ne sont
que ceux qui ont ’ame rationnelle, ceux qui peuvent distinguer ce qui est bien et ce qui est
mal, ceux qui évitent les maux et les méfaits pour 'ame et qui se préoccupent pour
apporter le bien et I'utile a 'ame ; et ils les font avec beaucoup de grace a Dieu. Seuls ceux-
ci doivent étre appelés des personnes rationnelles. » (Philocalie, 1999 : 9).

Saint Antoine montre que ’homme rationnel n’est que celui qui sait distinguer le
bien et le mal dans son ame, et non pas seulement dans son esprit, son intention et sa
volonté englobant donc le besoin le plus impératif d’éviter le mal et de faire le bien, en
remerciant Dieu de fagon permanente.

L dme rationnelle signifie I'union entre l'intention irrationnelle et 'intention rationnelle,
dans un accord complet placé sous le signe de la présence du Christ dans Zhomme a l'intérienr
de Ihomme. En d’autres termes, ’homme es# rationnel lorsque la matérialisation du bien et le
rejet du mal font partic de sa nature intérieure. Ce sont des besoins impossibles de
contourner pour I'ime, par amour pour Dieu, et c’est la motivation de toutes ses actions. Par
conséquent, ’homme chrétien trouve Dieu en lui-méme et non en dehors de lui.

C’est pourqoui le chrétien est concentré sur la vue intérieure et non sur la vue
extérieure (son ame rationnelle regarde ce qui est en lui et non ce qui est en dehors de lui).
La vue ou la connaissance de Dieu provient de la foi exprimée dans la réalisation du bien,
en obéissant au Dieu de tous, dans la rencontre de ’lhomme intérieur avec la vérité révélée.
Et Pobéissance et 'amour transforment P’homme intérieur dont parlent Saint Antoine et
Saint Augustin et le conduisent a la perfection intérieure qui permet I'existence de Christ.

Toute la connaissance du chrétien est amassée dans son homme intérieur, de sa
connexion et de sa rencontre vivante, personnelle et directe avec Dieu. Au sens chrétien, la
connaissance s’identifie a la foi. Saint Antoine explique la vision chrétienne de maniere
claire et synthétique, tout comme son disciple Augustin : « ’homme vraiment rationnel n’a
qu'un seul souci: obéir au Dieu de tous et Lui plaire ; et c’est seulement en cela qu’il
apprend son ame : comment plaire a Dieu, Le remerciant de tout son soin et de la regle de
tous, peu importe le destin de sa vie... Car dans la connaissance et la foi envers Dieu se
trouvent le salut et le perfectionnement de ’ame. » (Philocalie, 1999 : 9)

Cest donc le chrétien qui tend a acquérir 'ame rationnelle définie par Saint
Antoine avec tous les mystiques du christianisme byzantin. Ce contenu est inhérent a
I'identité de ’homme intérieur chrétien dans la vision de saint Augustin également, celui
qui a fortement influencé le christianisme occidental.

La pensée chrétienne et le gnosis de Dante

Revenons a la Divine Comédie, pour comprendre comment Dante représente I’ame
rationnelle chrétienne, exprimée en termes communs par le mysticisme chrétien oriental et
occidental. La différence est majeure et trés visible. Dante place Béatrice au centre de son
monde et intériorise sa voix, sa présence, ses conseils, afin que, a partir de la verbalisation
de ce processus, naisse le discours de la Divine Comédie. Dante consulte Béatrice. Christ
ne parle pas a ’'homme intérieur de Dante. Cependant, Dante ne semble se concentrer en
aucun moment sur son homme intérieur, puisque sa vision est orientée vers I'extérieur. I
est occupé a assimiler et a verbaliser dans ses représentations d’une grande richesse visuelle
la connaissance des espaces qu’il traverse — L’Enfer, Le Purgatoire, Le Paradis.

228



L’ IMAGINATION ETHIQUE DE DANTE DANS LA DIVINE COMEDIE — Mariana BALOSESCU

La vision intérieure lui manque, car il n’exerce en aucune maniere le retour a lui-
méme et la recherche de la présence de Dieu dans son homme intérieur. Dante ne veut pas
la perfection intérieure par la réalisation du bien. C’est pourquoi il ne fait aucun effort pour
la gagner. Il ne cherche pas Christ dans son ame, mais en dehors de lui, comment Béatrice
le lui montre et 'enseigne. La vue de Jésus-Christ est la cible ultime du voyage de Dante.

Mais Christ reste en dehors de I'étre du pelerin, qui n’essaye méme pas d’atteindre
l'union de ’ame avec Christ. Sa volonté est une autre : voir Christ. Chez Dante, Dieu est
loin et en dehors de 'homme intérieur. Dante a-t-il donc ’ame rationnelle dont parlent
Saint Antoine et Saint Augustin ? Dante est-il comme Augustin dans la Divine Comédie ?
Et s’il n’a pas 'ime rationnelle chrétienne, s’il ne la recherche méme pas, quel est Pobjectif
principal du pelerinage de Dante ?

En inventant Béatrice, Dante développe une imagination éthique tres agressive, dans
une dynamique intérieure volcanique, opposée a I"ame rationnelle chrétienne, qui lutte a son
tour pour sen libérer et pour suivre la vérité qui se trouve dans notre esprit, la sagesse
immuable et éternelle de Dieu, révélée par Christ. Par le biais de Béatrice, Dante affirme un
mécanisme de connaissance autoritaire, externe et autonome, qui impose sa propre imagination
éthique, indifférente ou tout simplement opaque a la vérité intérieure appelée Christ.

Béatrice déchiffre tous les mysteres de Dante (la création des anges, du temps, de
Pespace, I'hiérarchie céleste), elle I'initie a tous les mysteres (le role des anges, la chute de
Lucifer), elle lui donne toutes les réponses, méme aux questions silencieuses, car elle voit
méme le mouvement de Pesprit de Dante, parce que Béatrice communiquerait avec « le
point de feu» — la lumiére de Dieu Lui-méme, ou se trouvent toutes les pensées de gens
(Dante, 1982b : 8-12)

Qui est cette Béatrice ? Sous le visage bien-aimé de Béatrice, la fille morte a 25 ans,
Dante - le pocte, éternel amoureux, développe évidemment une autre identité. Béatrice
peut étre un alter-ego inattendu de Dante lui-méme, dans ’hypostase du prophéte. Ainsi, a
travers cette Béatrice, Dante — le prophete construit sa propre gnose, également inspirée
par les Fuangiles, mais en profond désaccord avec elles. Sans aucun doute, Béatrice, figure
unique dans toute la poésie européenne, est une invention terrible du poete Dante a travers
laquelle la projection du prophéte Dante sur le savoir chrétien trouve son contenu et sa
crédibilité émotionnelle.

Cependant, il faut préciser que le conscient du lecteur a toute la liberté de faire le
choix. Il peut admettre que Béatrice est un étre réel ou la percevoir en tant qu’étre fictif. Le
jeu d’identités et d’hypostases du soi inventé par Dante est tres déroutant, méme pour le
lecteur le plus expérimenté d’un texte littéraire, notamment parce qu’il est soutenu par la
magie des représentations, propre au langage de Dante. Lorsque, par exemple, Jorge Luis
Borges ironise 'amour de Dante pour Béatrice, lors d’Autres inquisitions (Otras Inquisiciones),
il reconnait quand méme que Béatrice, 'héroine de la Divine Comédie, est la méme que celle
racontée par Dante dans 172a nuova, celle qui I’a ridiculisé et Ia rejeté.

Il est tres facile pour Dante de nous faire entrer dans le jeu, sans trop
d’opposition, et de le croire, commentant admirablement ou ironiquement, comme Borges.
En fait, croire quoi ? Dante veut nous convaincre de la réalité immatérielle et éternelle de
Béatrice - la source de la connaissance divine. Il veut s’assurer que cette Béatrice existe et
qu’elle est sainte et qu’elle est vraiment Béatrice, la jeune fille aimée et morte. Dante
s'incline devant Béatrice, lui offre sa priere et demande, implicitement, au conscient du
lecteur le méme genre d’adoration — étrange, car nous ne savons pas pourquoi Béatrice se
situe si haut dans la hiérarchie céleste de Dante (Dante, 1982b : 79-93).

229



LIMAGINATION ETHIQUE DE DANTE DANS LA DIVINE COMEDIE — Mariana BALOSESCU

La pri¢re du poéte Dante couronne I'idolatrie du prophéte Dante envers Béatrice
élevée au rang de sainte, sa propre invention. C’est I'acte supréme de légitimer la gnose
construite par Dante, a travers une dynamique double, a partir de laquelle le prophéte
pocte veut faire émerger un nouveau type de religion. Mais précisément ce jeu d’identités et
d’hypostases est 'expression la plus vivante d’une imagination éthique explosive, parmi les
plus autoritaires de toute la littérature mondiale.

Dante se préoccupe d’inventer et de se ré-inventer lui-méme, dans un crescendo
trés agressif de Iaffirmation de sa propre conscience qui occupe fierement tout le territoire
de son homme intérieur. Dans ’homme a 'intérieur de ’homme de Dante il n’y a de place
que pour Dante lui-méme, le double de Béatrice. La voix de Béatrice, son guide, ne peut
étre que la voix de Dante lui-méme. Et alors Dante tomberait-il dans ’auto-idolatrie ?

Dante est pleinement conscient du caractére unique de sa création. La fierté de Dante
d’avoir créé la Divine Comédie et d’avoir réussi a organiser en mots une vision personnelle et
imposante du Paradis, s’exprime directement, méme lorsque le pélerin atteint PEmpyrée !

Au Paradis, Dante n’oublie jamais de soi et de son ego fier, mais bien au contraire
(Dante, 1982 : 36-47). Dans le Chant XXIX, vers la fin du voyage, Dante nous emmeéne au
neuvieme ciel et la voix de Béatrice, critique, virulente, pas du tout sereine ou paradisiaque,
y résonne comme une explosion de colére et de rébellion contre ceux qui pervertissent les
Saintes Ecritures, contre les prétres et les moines.

C’est pareil a la voix acide de Dante en Enfer, critiquant ses papes ou ses ennemis
politiques. Les deux voix sont unies dans le méme langage et dans la méme obsession
(Dante, 1982 : 83-126). Donc, il y a une I'identité structurelle, sur le plan discursif, des deux
personnages de la Divine Comédie, Béatrice et Dante. Il y aurait de nombreux aspects a
analyser, dont nous ne nous retenons que lironie de la situation dans laquelle Dante libere
par le biais de Béatrice une haine immense contre ceux qui trahissent les Saintes Ecritures.
La Divine Comédie est prioritairement une « fausse interprétation » selon les termes de Dante
ou une interprétation absolument personnelle de la Parole biblique.

Que nous admettions ou non que Béatrice soit un a/fer-¢go, nous devons voir que
laltérité inventée par Dante est pour lui un conscient connaisseur, puisqu’elle ne se
rapproche pas de la vérité, comme le fait le conscient précaire, mais qui connait pleinement
la vérité. Dans la logique interne du monde de Dante, Béatrice est « I’Elue ». Dante
s’écarte désormais profondément de toute pensée chrétienne et il développe sa propre
gnose vetue de représentations chrétiennes.

Dans les Saintes Eeritures, invoquées par Dante lui-méme, et dans toute la foi
chrétienne, la Sainte Vierge Marie est I'unique Flue et les Apotres ou les prophétes sont
également appelés « des vases d’honneur ». Pourquoi Dante fait-il cela ? Par ignorance ?
Pas du tout. Dante a besoin d’un grand scénario lui permettant de devenir lui-méme un élu,
C’est-a-dire un étre supérieur et différent de la multitude, ayant acces aux mysteres divins,
un initié. Dante ne prétend pas étre I’élu direct de Dieu. Il cherche une autre dynamique,
plus spectaculaire de point de vue poétique, qui donne un contenu particulier a sa gnose.

Son imagination éthique fonctionne. Elle fait de Béatrice I'élue qui est assise auprés de
la Sainte Vierge Marie, a coté de Rachel. Et lui, il est I’élu de Béatrice ! 1l devient un connaisseur
des mysteres grace a la connaissance donnée non par Dieu, mais par 'un des élus. Le scénario
gnostique imaginé par Dante est le résultat de sa pensée fortement dogmatique et formelle,
inscrite dans une architecture strictement hiérarchique, contrebalancée par son imagination
visuelle luxuriante.

230



L’ IMAGINATION ETHIQUE DE DANTE DANS LA DIVINE COMEDIE — Mariana BALOSESCU

Béatrice, qui connait tout le monde de Dieu, par son geste d’avoir choisi Dante et
lui offrant son savoir, elle I'initie et le guérit de toute précarité. La connaissance ne vient
pas de la foi, chez Dante, elle ne vient pas de la perfection de I'ame rationnelle. La
connaissance est un privilege des élus et un effet de la prédestination. Ainsi, arrivé dans
I'Empyrée, Dante apprend de Saint Bernard que chaque d4me acquiert sa propre position
dans la hiérarchie céleste non par ses propres efforts et ses luttes, mais par I’équilibre
prédestiné entre le mérite et la (Dante, 1982 : 55-57, 73-75).

La conception de Dante n’a rien a voir avec l'acquisition de 'dme rationnelle
chrétienne définie par Saint Augustin ou par Saint Antoine, mais elle est spécifique au
gnosticisme des premiers siécles du christianisme. Du point de vue des gnostiques, la
connaissance est une sauvegarde, non pas la foi. En outre, les gnostiques ont déclaré que la
connaissance est donnée aux seuls élus, tandis que la foi est destinée au plus grand
nombre : une attitude troublante par laquelle la plupart des croyants sont, en fait, exclus du
salut. Dante veut savoir, c’est le but de son voyage. Et la connaissance lui vient a travers le
regard (Dante, 1982 : 46-54).

Il n’est pas ému par 'amour de Dieu ou la soumission. Méme a la fin du voyage,
tout en disant qu’il voit la lumiere de la Sainte Trinité, il n’est pas rempli d’amour, il ne prie
pas, mais il est rempli d’admiration, de plaisir et d’anxiété, car il a toujours des questions
sur ce qu’il veut comprendre et savoir (Dante, 1982 : 127-141)

La conviction gnostique de Dante est évidente : plus on connait sur les mysteres
divins, plus on est parfait et proche du salut. Dans la logique gnostique de Dante, la
perfection ne vient pas du sacrifice, de la soumission a Dieu, de la foi aimante. La perfection
est recue pat les €lus, selon le degré de connaissance du mystere divin auquel ils parviennent.

Dante n’est en aucun cas un anti-chrétien, mais, inévitablement, en recherchant
son imagination éthique et I’évolution de la conscience textuelle avec laquelle il travaille, on
parvient a une conclusion impossible a ignorer : sa gnose poétique est une hérésie assumée
par le christianisme. Quand il prie la Sainte Vierge Marie, il semble étre touché par
P’humilité chrétienne, mais il demande quand méme le pouvoir de connaitre Dieu, non pas
de 'aimer (Dante, 1982 : 25-27).

La fierté orgueilleuse ne quitte pas Dante un instant et ses croyances gnostiques
qui dévalorisent la foi et assument la connaissance comme un moyen de salut représentent
le contenu ultime et irréductible de sa pensée, exprimée dans la Divine Comédie.

Conclusion : Dante et Ulysse

La Gnose de Dante est une création parfaite pour la mentalité moderne. L’origine
de ’homme moderne trouve sa racine méme dans le conscient connaisseur de Dante. Mais
en fait, que sait Dante ? Ce qu’il invente et ce quil voit a travers Béatrice, sa propre
invention... Dante assimile la mémoire chrétienne-juive et grecque, pour créer dans la
poésie un monde centré sur lui et Béatrice. La mémoire chrétienne devient un contexte,
presque un prétexte pour Iaffirmation triomphale de 'amour entre les deux héros, en tant
que moteur de la connaissance initiatique. Un tel amour a séduit la modernité, car c’est le
triomphe de ’homme dans le monde de Dieu ; il est profondément romantique, bien avant
le romantisme. Dante — le pocte consacre Dante — le prophete.

D’autre part, Dante veut légitimer une vérité prophétique (valable hors fiction), a
travers une vérité poétique (valable dans l'ordre de la fiction). Et sa vérité prophétique
semble tres arrogante, pas du tout généreuse avec la conscience naive du lecteur séduit par
le charismatique Dante et a nouveau parfaitement rythmé par Iélitisme des penseurs

231



LIMAGINATION ETHIQUE DE DANTE DANS LA DIVINE COMEDIE — Mariana BALOSESCU

modernes : la connaissance prédestinée des élus est le seul moyen de salut. L’ame
rationnelle chrétienne entre en opposition frontale avec le conscient connaisseur de Dante.
Dante remplace ’'humilité chrétienne, le renoncement a soi-méme et la foi pleine d’amour
par lorgueil, Paffirmation triomphante de soi-méme et la passion pour la connaissance.
Saint Augustin ne parle pas au conscient connaisseur du prophéte Dante.

Et pourtant | A ce point décisif de Pinterprétation, nous nous souvenons soudain
d’Ulysse. Mais pas d’Ulysse d’Homere, mais d’Ulysse que Dante ré-invente, d’un autre
Ulysse. Aucune analyse de la Divine Comédie ne peut vaincre Papparition d’Ulysse en
Enfer, bien que ce ne soit qu’un épisode insulaire du voyage de Dante, sans développer de
fil narratif. Dante affirme avoir rencontré Ulysse dans le huitieme cercle. Et il I'abandonne
la-bas. Nous entendons Ulysse parler a Dante parmi les flammes de ’Enfer. Et Dante se
tait, tout en P’écoutant. Il s’agit dans cet episode de la valeur allégorique et philosophique
du discours d’Ulysse, qui semble étre la clé sans solution, le paradoxe insoluble de la
conscience textuelle a travers laquelle Dante s’exprime dans la Divine Comédie.

Ulysse, qui ne revient jamais a Ithaque, maitrisé uniquement par la folie du savoir a
tout prix, Ulysse qui oublie le sentiment d’étre chez lui, Ulysse qui parle des profondeurs
fermées de 'Enfer, de la facon dont il meurt avec tous ses camarades, avalés par les eaux
méditerranéennes, il est sans aucun doute un a/fer-ego de Dante.

Dans Ulysse, Dante - le poéte projette toute sa passion pour le savoir, assumant la
condition tragique de '’homme qui ne peut supprimer le besoin d’affronter I'inconnu, la
folie et 'ardeur dramatique du voyageur si passionné par son propre voyage qu’il ne sait
plus comment rentrer.

A travers le discours d’Ulysse en Enfer, le voyage dans I'inconnu, le savoir lui-méme,
il devient un exil volontaire de 'ame, une damnation assumée, a la souffrance, a la mort et a
la vanité, une quéte hallucinante de quelque chose d’obscur, indéfini et dévorant, qui peut
facilement confisquer lesprit et cela finit par gacher P'existence fragile de ’homme, sans lui
donner aucune récompense autre que le mirage de rencontrer quelque chose qui n’a jamais
été atteinte. C’est une vision de la connaissance complétement différente de celle dont nous
avons patlé, construite sur le plan dominant du pelerinage de Dante, surtout en Paradis.

Ulysse de Dante, figure tragique, héros du savoir, il reste en Enfer. Comment
réconcilier les deux visions du savoir et comment réconcilier Ulysse avec Béatrice, en tant
qualtérités majeures par lesquelles le poéte Dante se définit-il ? Une réconciliation entre les
deux perspectives sur la connaissance et une paix entre Ulysse et Béatrice ne peuvent pas
exister dans le monde de Dante. Entre les deux visions, il y a une rupture sans solution - le
paradoxe de Dante, comme je I’ai dit.

Tout d’abord, pourquoi Dante place-t-il Ulysse en Enfer ? Il y a une explication dans
le texte (le cheval de Troie, la mort d’Achille et le vol de la statue de la déesse athénienne),
mais elle semble supetficielle et formelle, bien qu’elle soit exacte, puisqu’elle est extraite
directement des textes homériques. L’incohérence narrative de Dante, qui, d’une part,
reformule totalement le destin et la figure d’Ulysse, sans respecter ’Odyssée d’Homere et, de
lautre, invoque des informations de la mémoire homérique, lorsqu’il emmene Ulysse en
Enfer, cela indiquant plut6t un message caché, comme une énigme visible.

Tous différents que soient les deux voyages, celui de Dante et celui d’Ulysse, il
existe une forte communication et une similitude entre les deux, sur le plan mystique et
philosophique. Les deux voyages problématisent le savoir. Ulysse d’Homere circule
également entre le monde d’humains et celui de dieux, il est un élu, un initié et, tout

232



L’ IMAGINATION ETHIQUE DE DANTE DANS LA DIVINE COMEDIE — Mariana BALOSESCU

comme Dante, il entre en Enfer. Mais il est pardonné par les dieux et il trouve sa paix tout
en comprenant la vanité de la connaissance par 'expérience et il décide de rentrer chez lui.

Pourquoi le poete Dante change-t-il le destin d’Ulysse, invente-t-il une autre fin de
I’histoire homérique et voit-il Ulysse voyager a mott, pris au picge de la passion du savoir ?
Par rapport a Ulysse et du point de vue de son récit, la conscience textuelle de Dante est
tout a fait méfiante devant la capacité de ’homme a accéder a la connaissance, prédestinée
a la précarité et a la vanité. Nous comprenons que Dante fait d’Ulysse un héros mythique
de la connaissance, puis qu’il le méne au fond de 'Enfer car, en fait, la connaissance n’est
pas le salut, mais le moyen le plus sir d’entrer en Enfer ?

Dans laquelle des deux visions Dante croit-il ? Dans celle représentée par Béatrice
ou dans celle exprimée par son nouvel Ulysse ? Qui est le dernier Dante, le vrai Dante ?
Nous ne le saurons jamais, a la recherche de la Divine Comédie. Et encore : le Dante qui
réinvente Ulysse et lemmeéne en Enfer dans la douleur, il suit un chemin tres différent,
cherche-t-il I'dme rationnelle et parle-t-il au Maitre Saint Augustin ?

BIBLIOGRAPHIE

ALIGHIERI, Dante, (1982), Divina Comedie. Infernul, Bucuresti, Minerva.

ALIGHIERI, Dante, (1982b), Divina Comedie. Paradisul, Bucuresti, Minerva.

AUGUSTIN, (1995), De Magistro. Despre Invititor, Tasi, Institutul European.

BLOOM, Harold, (2007), Canonnl occidental. Cartile si scoala epocilor, editia a 1l-a, Pitesti, Grupul
Editorial Art.

HOMER, (1959), Odiseea, Editura de Stat pentru Literaturd si Artd, Bucuresti.

PHILOCALIE, (1999), Filocalia sfintelor nevointe ale desdvirsirii. Culegere din scrierile Sfintilor Pdrinti, care
aratd cum se poate omul curdfi, lumina i desavirsi, Vol. I-X, Bucuresti, Humanitas.

233



